
108 

[...] 

Constantin 
Zurayk 

Il me semble que la meilleure introduction à 
cet ensemble de textes est de souligner les idées 
qui les sous-tendent et qui se sont cristallisées 
au gré de mon évolution intellectuelle et de 
mon expérience professionnelle. Le lecteur re-
trouvera ces idées à plusieurs reprises. J’espère 
cependant que la répétition ne le rebutera pas, 
l’empêchant de saisir leur sens profond et de 
comprendre leur articulation. La présente in-
troduction pourrait l’aider, bien que je n’y for-
mule pas ma pensée exactement comme je le 
faisais dans mes livres, et cela en raison, d’une 

part, de l’économie générale 
de chacun d’eux et, d’autre 

Un Arabe 
dans le siècle 

part, de ma propre évolution. 
Les idées, par définition, sont 
sujettes à modification et à ré-
vision, et les miennes ne ces-
sent jusqu’à présent d’évoluer 
dans mon esprit. De ce fait, la 

Fragments d’une 
autobiographie 

présentation que j’en donne 
ici correspond plus à ce que je 
pense actuellement. Mais je 

reste convaincu que la différence concerne la 
forme plutôt que le contenu. 

I. 
LES ANNÉES DE FORMATION 

Pour saluer l’édition des œuvres complices de 
Constantin Zurayk, un des plus grands 
essayistes arabes de ce siècle (4 vol., Beyrouth, 
Markaz dirâsât al-wahda al-'arabiyya, 
Mu'assasat Shoman, 1994), nous publions de 
larges extraits de l’introduction du premier 
volume, dans laquelle il retrace son itinéraire 
intellectuel. 
Les intertitres sont de la rédaction. 
Traduit de l'arabe par Farouk Mardam-Bcy. 

Je suis né à Damas en 1909, dans une famille 
de la classe moyenne, au sein d’une commu-
nauté chrétienne — la communauté grecque-or-
thodoxe — connue pour sa tolérance et sa dispo-
sition à collaborer avec les fidèles des autres 
religions ou les membres d’autres communau-
tés, par souci de l’intérêt national. Notre famille 
— les Zurayk. — habitait une vaste maison damas-
cène. Chaque ménage avait ses propres 
chambres à coucher et sa salle à manger, mais 
partageait avec les autres la cour centrale, les 
dîwâns, les salons et les jardins. Lorsque cette 
maison devint trop étroite pour accueillir de fa-
çon harmonieuse toute la parentèle, mon père 
loua une maison pour sa petite famille, bien en-
tendu moins vaste. L’une et l’autre de ces mai-
sons étaient de toute façon très proches du 



UN ARABE DANS LE SIECLE 109 

centre de la communauté orthodoxe, c’est-à-
dire du siège du patriarcat et de la célèbre ca-
thédrale. Elles jouxtaient en même temps un des 
quartiers de la majorité musulmane. Cette proxi-
mité de mes concitoyens musulmans que je cô-
toyais jour et nuit dans les sous-quartiers et les 
ruelles de la vieille ville, ainsi que mon « ortho-
doxie » paisible et tolérante, me protégeaient du 
fanatisme confessionnel et me prédisposaient au 
nationalisme laïque que j’allais plus tard adopter. 

Les deux écoles dans lesquelles j’ai suivi des 
études primaires et secondaires appartenaient à 
la communauté grecque orthodoxe. Elles jouis-
saient, autant que les autres établissements de 
cette communauté, d’une ambiance libérale due 
aux positions des hauts dignitaires ecclésias-
tiques, et notamment le patriarche Grégorius IV 
Haddad, fort respecté par les oulémas et les 
hommes politiques musulmans. Les traditions 
administratives et pédagogiques de ces écoles y 
étaient aussi pour beaucoup. L’école secondaire, 
dite al-Asiyya, du nom du quartier où elle était 
située, était connue à Damas pour son sérieux, 
sa discipline et son patriotisme. C’est pourquoi 
elle était fréquentée par de nombreux élèves mu-
sulmans, dont nous partagions les mêmes bancs 
et la même cour de récréation. En général, les 
élèves ne cherchaient pas à se distinguer sur le 
plan de l’appartenance religieuse. Au contraire, 
de solides liens d’amitié, nés de la confiance mu-
tuelle, se nouaient parfois entre eux, qui ont per-
duré dans la vie active. 

A quoi s’ajoute que je suis né à Damas, une 
ville qui remonte à la plus haute antiquité et qui 
s’est surtout illustrée dans sa période arabe, à 
partir des Omeyyades. Damas est un vivant sym-
bole de la gloire éblouissante des Arabes lors de 
leur première irruption dans l’Histoire, mais 
aussi un témoin de leur décadence après la dé-
composition de leur pouvoir et la stagnation de 
leur civilisation [...] La ville recommença à briller 
avec le réveil arabe, puis la révolte du chérif Hus-
sein contre les Turcs en 1916, surtout lorsque 
l’armée conduite par l’émir Faysal fit son entrée 
en Syrie, suscitant dans tous les pays arabes un 
élan vers l’indépendance et l’unité. 

Damas accueillit Faysal en octobre 1918 avec 
une extraordinaire ferveur. Des dirigeants 

arabes, civils et militaires, y étaient alors présents, 
venant des diverses provinces syriennes, d’Irak et 
d’autres régions. Le 8 mars 1920, l’émir Faysal 
fut proclamé roi de Syrie par le Congrès syrien, 
et le premier gouvernement arabe fut formé à 
Damas, capitale de ce royaume. Mais l’espoir 
sera rapidement déçu, car les Alliés revinrent pu-
bliquement sur les promesses tenues aux Arabes 
pendant la guerre - d’ailleurs aussitôt trahies en 
secret par les accords Sykcs-Picot. La Syrie et 
l’Irak finirent ainsi par être partagés sous forme 
de « mandats » entre les Britanniques et les 
Français, avec l’aval de la SDN qu’ils domi-
naient. L’armée du général Gouraud, qui se 
trouvait déjà au Liban, s’avança vers Damas, 
mettant fin au gouvernement arabe de Faysal et 
installant le mandat fiançais en Syrie. Quant aux 
Britanniques, ils prirent l’Irak et la Palestine, 
cette dernière devant abriter aussi, selon la dé-
claration de Lord Balfour (2 novembre 1917), 
ministre britannique des Affaires étrangères, un 
foyer national juif. Les Arabes ont été de la sorte 
terriblement frustrés de leurs espoirs, avec le sen-
timent qu’ils allaient avoir à subir de nouveaux 
malheurs et mener de nouveaux combats. Mais 
cette période si courte (1918-1920) au cours de 
laquelle ils connurent l’indépendance, restera 
gravée dans leur mémoire comme un moment 
de gloire. Pour ma part, le fait de l’avoir vécue 
dans mon enfance insuffla en moi un sentiment 
patriotique pur, tendu vers la liberté et l’indé-
pendance et dénué de toute sorte de fanatisme 
religieux ou confessionnel. 

Ayant obtenu en 1923 le diplôme de l’école 
al-Asiyya, j’ai pu bénéficier d’une bourse qui m’a 
permis de m’inscrire à l’université américaine de 
Beyrouth. J’y ai passé cinq années, de 1923 à 
1928, l’une pour la dernière étape du cycle pré-
paratoire et quatre à la faculté des lettres et des 
sciences. Cette période m’a profondément mar-
qué sur les plans intellectuel et moral, et cela 
pour trois raisons fondamentales. 

La première réside dans la nature de l’univer-
sité américaine de Beyrouth à cette époque. 
L’université avait succédé au Collège syrien pro-
testant crée en 1866 par un groupe d’évangélistes 
américains. Mais les responsables se sont rapide-



112 REVUE D'ÉTUDES PALESTINIENNES 

métier, ou plutôt cette mission, m’a donc per-
mis de satisfaire mes quatre tendances, ensei-
gnement, recherche et formation, d’un côté ; 
éducation nationale, de l’autre. Dans ma vie et 
dans mes travaux, mes engagements scientifique 
et nationaliste allaient de pair. Ils n’étaient nul-
lement contradictoires mais se renforçaient l’un 
l’autre [...]. 

n. 
LES IDÉES 

La crise de la société humaine 

Après cet exposé succinct des facteurs qui ont 
marqué ma vie, je passe à la présentation des 
principales idées contenues dans mes livres. Il va 
sans dire qu’il s’agira d’idées générales, et non 
de détails, et que je présenterai ces idées telles 
qu’elles s’enchaînent maintenant dans mon es-
prit, et non comme elles ont été élaborées, peu 
à peu, au cours de ma vie. Cette présentation 
pourrait faciliter au lecteur l’accès de mes livres, 
surtout La Conscience nationale, Qtcel avenir ?, 
Ce siècle explosif, Exigences du futur arabe, De 
loin... et de près, qui sont des recueils d’articles 
écrits dans des circonstances différentes,,. 

a) La crise que connaît de nos jours la société 
humaine est probablement la plus grave de l’His-
toire. Et si les penseurs de notre temps divergent 
dans l’analyse qu’ils en font, ils s’accordent à 
reconnaître son extrême gravité et à appeler les 
dirigeants et les peuples à s’en préoccuper avant 
toute chose. 

La crise se manifeste sous différentes formes : 
grandes et petites guerres ; violence ; dévelop-
pement effrayant des armes, conventionnelles ou 
non ; dislocation des systèmes économiques na-
tionaux et régionaux, mais aussi au plan inter-
national ; dégradation générale de la morale ; 
fossé de plus en plus profond entre les riches et 
les pauvres, dans chaque pays et à l’échelle du 
monde ; surpopulation, gaspillage, destruction 
des équilibres naturels, etc. Mais elle a une seule 
et même origine : le décalage qui ne cesse de 
grandir entre l’immense progrès technique réa-
lisé par l’homme et son incapacité à maîtriser ses 

pulsions, notamment la domination et l’exploi-
tation des autres, le déni de leurs droits et de leur 
dignité. Autrement dit, la crise provient du dé-
calage entre le progrès technique industriel et ce-
lui de la raison et de l’éthique, ou encore entre 
l’efficience des moyens et l’insuffisance des fins, 
et même le retour au primitivisme... Les socié-
tés avancées qui dominent aujourd’hui le monde 
continuent de masquer leur voracité de mots 
d’ordre trompeurs, alors qu’elles n’ont rien 
changé de leur comportement vis-à-vis des plus 
faibles, ni dans leurs propres structures intimes 
ni dans les relations internationales [...] 

La crise de la société arabe 

Elle résulte des trois facteurs suivants : 
1- La situation internationale, car nous 

sommes partie intégrante du monde contempo-
rain, dont aucune partie, en raison des liens 
étroits qui les unissent dans un même devenir, 
ne peut plus se séparer des autres. Chaque pro-
blème arabe s’inscrit dans un contexte mondial, 
comme jamais auparavant. Et chaque peuple 
peut payer très cher l’ignorance de cette réalité. 

2- Le sous-développement, qui est le lot des 
Arabes comme celui d’un grand nombre de 
pays, dits du « tiers-monde » pour les distinguer 
des pays du « premier monde », occidentaux ou 
occidentalisés, avec à leur tête les Etats-Unis, et 
les pays du « deuxième monde », qui n’existe 
plus depuis l’effondrement du communisme : 
certains pays qui en faisaient partie cherchent au-
jourd’hui à s’occidentaliser, alors que d’autres 
appartiennent au « tiers-monde ». 

3- Notre propre situation, due à la géogra-
phie, aux ressources naturelles et humaines, à 
l’histoire et à l’expérience contemporaine. 

Cette crise complexe et globale se manifeste 
sous différentes formes qu’on pourrait résumer, 
comme nous l’avons fait pour caractériser la 
crise mondiale, par l’incapacité des Arabes, aussi 
bien face aux Etats puissants, tendus avec un 
dynamisme inouï vers l’expansion et la 
domination, que devant le sionisme qui a spo-
lié une partie importante du territoire arabe 
pour y établir un Etat étranger [...] Ils ne par-
viennent pas non plus à conserver leurs res-



UN ARABE DANS LE SIECLE 113 

sources naturelles et humaines et œuvrer à leur 
développement, ni à renforcer leurs liens avec 
les autres Etats et nations, ou encore à établir 
des liens solides entre les citoyens, coordonner 
les multiples potentialités des pays arabes, pro-
duire et créer comme l’exige notre temps afin 
de s'affirmer dans le concert mondial, voire de 
se protéger et survivre. 

Personne ne peut nier les progrès enregistrés 
par la société arabe depuis la Nahda du XIXe 

siècle : libération de la domination étrangère di-
recte, développement des ressources naturelles 
par l’agriculture et l’industrie, augmentation du 
potentiel humain par la lutte contre la maladie 
et l’analphabétisme. Mais ces acquis sont peu de 
choses si l’on considère les pertes subies, à l’in-
térieur comme à l’extérieur, du fait de la cor-
ruption des régimes politiques, tant conserva-
teurs que prétendument « révolutionnaires » ; à 
quoi s’ajoutent les conflits récurrents entre Etats, 
régimes, classes sociales, communautés, l’inexis-
tence de liens de coopération entre les diffé-
rentes composantes de notre société, le gas-
pillage honteux des ressources naturelles et 
humaines, et tant d’autres facteurs du sous-dé-
vcloppement, incompatibles avec les exigences 
de notre époque. Et si nous n’évoquons pas ici 
les forces étrangères qui s’emploient à affaiblir 
notre société et à la bloquer, c’est parce que 
nous pensons, tout en reconnaissant la capacité 
de nuisance de ces forces, que les facteurs in-
ternes sont déterminants, dans la mesure où ils 
décident de la solidité des structures nationales 
et de l’engagement conséquent dans la voie du 
progrès. 

La société arabe a donc besoin, en premier 
lieu, de passer de l’état d‘« incapacité » à l’état 
de « capacité ». Chaque fois qu’elle parvient à 
réduire son impuissance, chaque fois qu’elle 
réussit à développer ses forces, elle fait un petit 
pas dans la bonne direction. Et la condition fon-
damentale de ce changement est de comprendre 
ce qu’est la « capacité » telle que nous l’enten-
dons, surtout de nos jours. 

Ce qui la distingue, d’abord, c’est qu’il ne 
s’agit pas d’une donnée naturelle, mais d’un fait 
humain. Elle ne dépend essentiellement ni de 
l’abondance des ressources naturelles, ni de la si-

tuation géographique ou des caractéristiques in-
nées d’un peuple, mais de ses qualités humaines. 
Certains pays arabes disposent d’immenses res-
sources hydrauliques, pétrolières ou minières, ils 
jouissent tous d’une situation géographique pri-
vilégiée, mais rien de tout cela ne peut leur ap-
porter le salut tant qu’ils manqueront de l'élé-
ment humain capable d’utiliser ces ressources à 
bon escient. 

La « capacité » que nous appelons de nos 
vœux est fondée, d’autre part, sur la qualité et 
non sur la quantité. La force des hommes ne dé-
pend pas de leur nombre ni de leur taux de 
croissance démographique, mais de leurs quali-
tés acquises. Elle augmente à mesure qu’ils se li-
bèrent de ce qui les bride, que ces entraves pro-
viennent de l'extérieur ou de leurs propres 
handicaps. Il est une thèse fort répandue dans le 
monde arabe, selon laquelle la société israé-
lienne, avec ses cinq millions d’individus, sera 
forcément vaincue par les deux cents millions 
d’Arabes qui l’entourent. C’est oublier qu’une 
croissance démographique galopante est un 
désavantage supplémentaire si elle n’est pas ac-
compagnée d’un changement qualitatif assurant 
la libération, l’intégration et le progrès. 

Enfin, la « capacité » est forcément interne 
elle ne peut être octroyée de l’extérieur ; cil 
procède de la société et de l'Etat Aucune sociét 
ne peut compter sur les accords, pactes et al-
liances conclus par l’Etat avec les grandes puis-
sances, car celles-ci agissent en fonction de leurs 
intérêts et de leurs ambitions. C’est pourquoi 
tous les pays arabes dont la sécurité dépend de 
ces puissances - Etats-Unis, Russie, Europe - en 
paient un prix exorbitant, même s’ils parvien-
nent à leurs fins dans le court terme. Certes, on 
pourrait nous opposer l’exemple d’Israël, dans 
la mesure où les sionistes ont réussi grâce aux 
grandes puissances (Grande-Bretagne, Etats-
Unis, Occident en général), qui leur ont fourni 
une aide militaire, financière et politique. Mais 
cette aide n’aurait servi à rien sans la force in-
trinsèque dont disposaient les sionistes, grâce 
aux efforts qu’ils ont longtemps consentis pour 
consolider leurs structures internes et détenir des 
positions stratégiques au sein de ces Etats et 
sociétés. 



114 REVUE DÊIUDES PALESTINIENNES 

Si nous avions à résumer ces caractéristiques 
par un mot, nous dirions que la « capacité » 
consiste en la libération de tout ce qui nous pa-
ralyse : libération de la domination étrangère ou 
locale par la lutte populaire, consciente et te-
nace ; de la toute-puissance de la nature par le 
progrès scientifique et technique ; des handicaps 
subjectifs par l’effort rationnel et l’éducation 
morale (bien plus noble et efficace que tout le 
reste). Cette libération est à la fois le moyen et 
le critère de la civilisation. Car il existe des rela-
tions organiques interactives entre le progrès, la 
libération et la civilisation, chacun de ces termes 
dépendant des deux autres. Ce sont ces acquis, 
en tout cas, qui constituent la capacité réelle 
d’une société donnée. Les efforts déployés pour 
y parvenir, qualitativement et quantitativement, 
sont la véritable « Mère des batailles ». Ces ef-
forts se retrouvent dans tous les autres combats 
et en déterminent l’issue. 

Aujourd’hui, l’aspect dominant de la « capa-
cité » est évidemment le progrès scientifique et 
technique qui a atteint, dans les pays dominants, 
un seuil à la fois fascinant et terrible. Ces pays, 
qu’on appelle « grandes puissances » (avec à leur 
tête la superpuissance que sont les Etats-Unis) 
ou pays « riches », « avancés », « développés », 
par opposition aux pays « pauvres », « sous-dé-
veloppés » ou « en voie de développement », ac-
cusent cependant un grave déficit dans le troi-
sième aspect que nous avons déjà évoqué, et qui 
est le plus important : l’élévation morale. C’est 
ce déficit qui caractérise la situation actuelle et la 
rend si chaotique et dangereuse. 

Dans notre lutte de libération contre les enne-
mis à l’extérieur et à l’intérieur de nos frontières, 
nous avons toujours compté, et nous comptons 
toujours, sur l’affirmation de nos droits nationaux 
et humains bien plus que sur le développement 
de nos propres capacités. Or même si les puissants 
se réclament des principes proclamés par les 
grandes révolutions et prétendent défendre les 
droits de l’homme, aussi bien dans leurs guerres, 
grandes ou petites, que dans leurs politiques ex-
térieures et intérieures, l’expérience récente 
prouve que le facteur déterminant n’est pas fondé 
sur les droits en tant que tels mais sur la capacité 
de les frire respecter ou de les recouvrer. 

Le droit 

L’exemple le plus frappant à cet égard nous 
est fourni par la question palestinienne. D’un 
point de vue objectif, les droits des Arabes pa-
lestiniens sont évidents, conformes aux prin-
cipes reconnus par l’humanité au cours de ses 
luttes de libération et attestés par de nom-
breuses résolutions de l’ONU. Ce qui n’a pas 
empêché la violation de ces droits en raison de 
la division des Palestiniens et des Arabes et de 
leur incapacité face au sionisme et à Israël aussi 
bien qu’aux forces dominantes dans le monde 
d’aujourd’hui. Certes, il existe des hommes po-
litiques et des journalistes qui, se disant neutres 
et objectifs, prétendent que ce qui rend le 
conflit arabo-sioniste particulièrement difficile, 
c’est qu’il oppose deux « droits » : droit des Pa-
lestiniens à la souveraineté et à l’autodétermi-
nation, et droit des Israéliens à retourner dans 
leur pays d’origine. Mais ce sont des paroles fal-
lacieuses, car il s’agit en fait d’une lutte entre un 
droit incapable et inopérant et un non-droit af-
firmé par la force [...]. 

J’ai souvent attiré l’attention dans mes écrits 
et mes conférences sur la différence entre avoir 
un droit et on être digne. Le droit arabe ne sera 
défendu ou recouvré que le jour où nous le mé-
riterons, c’est-à-dire lorsque nous aurons acquis 
par nos efforts, nos sacrifices et notre persévé-
rance les moyens de le reconquérir et de le 
protéger. 

Le nationalisme 

La société arabe, comme les autres sociétés 
sous-développées, a résonné durant ce siècle de 
l’appel à se libérer du colonialisme et de ses relais, 
par la diffusion du sentiment patriotique et la 
consolidation des liens nationaux — langue, his-
toire, culture, intérêts présents et futurs... La 
configuration et le contenu de ce « nationalisme » 
n’ont pas été toujours les mêmes. D’un côté, en 
effet, il y eut un nationalisme égyptien (pharao-
nique), libanais (phénicien), syrien, irakien, magh-
rébin, arabe. D’un autre côté, la plupart des doc-
trines nationalistes se sont centrées sur la lutte 
contre la domination étrangère, sans se soucier 



UN ARABE DANS LE SIECLE 115 

suffisamment de la construction intérieure. Elles 
se contentaient de revendiquer l’indépendance, 
parfois aussi l’unité nationale, croyant sans doute, 
par ignorance ou par inexpérience, que la réalisa-
tion de ces deux objectifs aboutirait inexorable-
ment, sinon immédiatement, à la réforme sociale 
et à la « renaissance nationale ». Ce n’est que dans 
les années 30 que les mouvements nationalistes 
ont commencé à s’occuper d’économie, d’orga-
nisation sociale, de culture, et à les intégrer dans 
leurs visions et dans leurs chartes, sous des formes 
et à des moments différents. 

Les textes inclus dans ce livre disent assez 
mon appartenance au courant nationaliste, à 
l’exclusion de tous les autres courants, comme 
le théocratisme, par exemple, ou le commu-
nisme. C’est un nationalisme qui englobe l’en-
semble des peuples arabes, dans la perspective 
ambitieuse d’un renouveau de l’existence arabe 
tout entière. Je ne m’attarderai pas ici sur les di-
vergences entre les tendances nationalistes qui se 
sont manifestées dans la société arabe, mais je 
voudrais expliciter ma propre conception du na-
tionalisme en général, quels que soient son 
contour et son contenu, afin d’éclairer le lecteur 
sur les opinions que j’ai professées par la suite. 

Le nationalisme est un phénomène récent. Il 
est né et a pris son essor dans un lieu précis et à 
un moment déterminé. Ce lieu, c’est l’Europe 
occidentale, et ce moment, l’époque « mo-
derne », à partir de ses premiers balbutiements 
au XVe siècle puis son démarrage foudroyant au 
XVIIe siècle. Les peuples européens s’y sont éle-
vés pour revendiquer leurs droits matériels et 
moraux et pour ressusciter leurs patrimoines cul-
turels. Ce qui les a dotés de nouvelles potentia-
lités, investies dans deux directions parallèles. La 
première est la poursuite du « progrès », fruit de 
la « modernisation » ; la seconde, la colonisation 
du reste du monde, demeure étranger et au mo-
dernisme et à son corollaire : la cristallisation 
nationale. 

Je m’oppose donc à ceux qui pensent que le 
nationalisme — quel qu’il soit — existe de tout 
temps et qu’il n’a cessé de distinguer les peuples 
à travers leur histoire. Dans l’Antiquité et au 
Moyen Age, il n’y avait certainement pas de liens 
« nationaux » au sens rigoureux du terme. Bien 

entendu, les peuples étaient liés à une terre, un 
pays, une région, et ils exprimaient leur allé-
geance à des tribus ou à des races, par la guerre, 
notamment, et par l’exaltation de leurs diffé-
rences linguistique ou culturelle. Nul doute aussi 
que les peuples qui existent aujourd’hui ont hé-
rité des générations passées, d’une manière ou 
d’une autre, un certain nombre de caractéris-
tiques. Mais cet héritage constitue tout au plus 
une « matière brute » dans le processus de for-
mation de la nation, telle qu’on la connaît de 
nos jours, formation fondée sur l’unité natio-
nale, facteur déterminant dans la singularisation 
des peuples, la dynamique de l’Histoire et l’en-
gagement dans la voie du progrès. 

D’où l’on conclut que la démarche nationale 
aboutit à mesure que le peuple qui s’y engage 
remplit les conditions nécessaires en matière 
d'émancipation et de civilisation. Certes, la for-
mation nationale est en elle-même un facteur 
important dans le processus d’émancipation et 
de civilisation. Il est important de noter que ces 
deux acquis, comme d’ailleurs la formation na-
tionale, ne s’obtiennent pas d’un seul coup, mais 
progressivement, à travers des ruptures et des rc 
flux. De même, la nation résulte de toute une s 
rie de transformations et de révolutions sociale, 
économiques, mentales, politiques, avant d’er. 
être la cause et le moteur. Elle continue par la 
suite à marquer celles-ci et à subir leurs effets. 
Dans l’histoire européenne, les transformations 
les plus importantes furent la Renaissance (re-
naissance intellectuelle, littéraire et artistique), la 
Réforme (dans l’église), la révolution indus-
trielle, l’éclosion et l’expansion de la démocra-
tie, les révolutions américaine et française, ainsi 
que les évolutions successives qui ont changé la 
société et le gouvernement en Angleterre, éten-
dant le règne de la loi et instaurant les droits de 
l’homme et du citoyen. 

Des transformations nécessaires à la cristalli-
sation d’une nation, on peut remarquer qu’elles 
sont : 

a- humaines, en ce sens qu’elles ne résultent 
pas de caractéristiques naturelles, mais de la qua-
lité des hommes que forgea - et qui forgent—la 
société. Cette qualité, mesurée à la part acquise 
d’émancipation et de civilisation, est l’indice le 



116 REVUE D'ÉTUDES PALESTINIENNES 

plus sûr de l’état de la société et de sa capacité à 
sc constituer en nation. 

b- acquises, c’est-à-dire obtenues non par pré-
destination ou héritage, mais par la conscience et 
l’effort. La qualité de cette acquisition et la façon 
d’y parvenir sont un autre indice de l’état de la 
société et de ses dispositions à devenir une nation. 

c- diffusibles dans la société, n’étant pas l’apa-
nage d’un groupe ou d’une communauté mais 
disponibles à tous. La vitalité de cette diffusion, 
malgré les blocages hérités du passé ou nouvel-
lement dressés par les puissants, et par consé-
quent la valeur réelle de cette vitalité, est un 
autre indice de l’état de la société et de son ap-
titude à se constituer en nation. 

Si le nationalisme, tel que nous le connais-
sons aujourd’hui, n’est pas né à l’aube des 
temps, il ne survivra pas non plus éternellement. 
Car la lutte pour l’émancipation et la civilisation 

aura dans l’avenir d’autres objectifs et prendra 

de nouvelles formes. Considérer le nationa-
lisme, ou toute autre manifestation de cette 
lutte, comme un but en soi ou comme l’abou-
tissement de l’Histoire conduit à une sorte de 
paganisme, comparable par ses méfaits aux doc-
trines qui ont égaré bien des peuples pendant 

de longs siècles. 
Malgré la persistance du nationalisme dans les 

sociétés avancées et l’engouement pour lui dans 
des sociétés sous-développées qui espèrent par 
son biais participer activement à l’histoire de 
notre temps, on perçoit plusieurs signes de son 
affaiblissement partout dans le monde, et ce, 
pour les raisons suivantes : 

a- Le nationalisme a apporté aux sociétés 
avancées d’importants bénéfices économiques, 
sociaux et culturels, mais il a entraîné aussi, pour 
ces sociétés et pour d’autres, les pires catas-
trophes que l’humanité ait connues de toute son 
histoire. En déviant de ses objectifs initiaux, ceux 
de l’émancipation et de la civilisation, et des 
principes humanistes qu’il avait proclamés aupa-
ravant, le nationalisme a donné naissance au co-
lonialisme, tendant à la subordination des 
peuples faibles et au pillage de leurs ressources 
E-] Mais ces méfaits ne sc sont pas limités à 

c a * il ont aussi atteint les sociétés avancées 
5 es-memes, du fait du chauyinisme et du ra-

cisme qui en ont résulté, ainsi que des conflits 
entre des puissances coloniales et des guerres ré-
gionales et mondiales qu’elles ont menées, en-
traînant d’effroyables malheurs pour toute l’hu-
manité. C’est ce qui a conduit, dans les sociétés 
avancées, beaucoup de penseurs libres à souli-
gner les dangers de l’évolution en cours et à ap-
peler à combler le fossé qui ne cessait de s’élar-
gir entre les différentes sociétés et au sein de 
chacune d’elles, en vue de leur intégration dans 
un même projet. 

b- Il est à noter de nos jours le retour sur le 
devant de la scène des tendances pré-nationales 
— tels que le tribalisme, le racisme, le confes-
sionnalisme — que l’idée nationale était supposée 
avoir dissoutes dans des entités intégrées [...] et 
cela même dans les sociétés occidentales qui ont 
élaboré l’idée nationale et se sont reconstituées 
sur son socle. 

c- Parallèlement, les progrès scientifiques et 
techniques, notamment la révolution des com-
munications, sont en train d’abolir les frontières 
entre toutes les sociétés humaines dans un 
monde qui est devenu un village planétaire, lui-
même intégré dans un système cosmique de plus 
en plus étendu. Ce qui appelle au dépassement 
des anciennes allégeances, pré-nationales et na-
tionales, avec les antagonismes qu’elles indui-
sent, pour une nouvelle allégeance à l’humanité 
entière, garantissant à la fois l’harmonie et la 
différence. 

Conscient de ces nouvelles données, tout en 
les situant dans l’Histoire, comme m’y obligent 
d’ailleurs mes occupations professionnelles, je 
crois que le système national, dans sa forme ac-
tuelle, n’est pas étemel et que toute conception 
qui n’en tient pas compte finit par le dévitaliser 
et le fossiliser [...] Ce système a tenté jadis — et 
plus ou moins réussi — à intégrer dans son sein 
les anciennes allégeances, qu’elles fussent 
étroites (comme l’attachement à la tribu, à la 
communauté et à la région) ou élargies (comme 
les liens religieux ou l’appartenance de classe). 
On peut espérer que le système qui naît au-
jourd’hui sous nos yeux pourra concilier les ap-
partenances multiples qu’il recèle, nationales ou 
non, en un ensemble vivant et harmonieux. En 
attendant, le nationalisme reste pour les sociétés 



UN ARABE DANS LE SIECLE 117 

sous-développées ce qu’il a été pour les sociétés 
avancées : un système qui tend à transcender les 
tendances centrifuges et à créer à partir d’elles 
une entité unique, capable de défendre la société 
des menaces extérieures et intérieures qui pèsent 
sur elle et de mobiliser ses potentialités dans la 
voie du progrès. 

Le nationalisme arabe 

J’en arrive maintenant à la doctrine nationa-
liste qui se trouve au coeur de ma pensée et de 
ma vie, je veux dire le nationalisme arabe. Je 
m’y suis engagé parce que toutes mes re-
cherches historiques et mes analyses des événe-
ments que j’ai vécus m’ont convaincu des deux 
points suivants : le premier, c’est que les carac-
téristiques géographiques, historiques et cultu-
relles des peuples arabes, ainsi que leurs res-
sources naturelles et humaines, leurs intérêts 
communs au présent et dans l’avenir, les dis-
posent à s’unir pour faire face à la domination 
étrangère, ouvrir à chacun d’eux et à eux tous 
la voie du progrès et leur permettre de jouer un 
rôle actif dans le concert des nations ; le se-
cond, c’est que notre époque exige de tous les 
peuples, pour qu’ils puissent exister et se sin-
gulariser, de s’organiser en de grands en-
sembles aux ressources riches et variées. 

J’ai déjà dit que j’ai passé ma jeunesse, du dé-
but des années 20 jusqu’au début de la 
Deuxième Guerre mondiale, dans une ambiance 
fortement marquée par le nationalisme. Parmi 
les élites et dans la rue, s’opposaient les courants 
particularistes, comme le phénicisme au Liban, 
le pharaonisme en Egypte, le nationalisme pan-
syrien d’Antoun Saadé, et ceux qui avaient une 
visée panarabe, tels que la Ligue d’action natio-
nale en Syrie et au Liban, les clubs Jawwal et 
Muthanna en Irak, et, plus tard, le Mouvement 
des nationalistes arabes, né à l’université améri-
caine de Beyrouth, avant de s’implanter dans 
plusieurs pays et de contribuer notamment à la 
lutte palestinienne, ou encore le parti Baas qui 
jouera un rôle déterminant en Syrie et en Irak. 
Ces tendances panarabes ont préparé le terrain à 
l’immense vague nationaliste lancée parle prési-
dent Nasser, dont l’impact, en retour, sur le 

MNA et le Baas, doit être aussi souligné. Au Li-
ban, en particulier, à cause de son régime libé-
ral, sa situation géographique et son ouverture 
sur les autres pays arabes, les courants nationa-
listes occupaient le scène, et je me souviens des 
débats qui m’ont souvent opposé à Antoun 
Saadé. Au début des années 30, après avoir 
échoué à diffuser sa doctrine en Syrie et à y 
construire un parti politique nationaliste, il 
s’était installé au Liban, en concentrant ses ef-
forts sur l’université américaine et les milieux qui 
gravitaient autour d’elle. Nous eûmes de 
longues et nombreuses discussions, parfois vives, 
tant à l’université que dans son hameau de 
Dhour Choucïr, mais il n’a jamais réussi à me 
convaincre de sa doctrine et je ne suis pas par-
venu non plus à infléchir scs positions. J’ai eu 
aussi des échanges avec les universitaires et les 
hommes politiques tenant du phénicisme, tou-
jours sans résultat. 

Quant à mes débats avec les arabistes, adeptes 
du nationalisme arabe, j’y insistais sur trois 
points fondamentaux. 

Le premier consiste à distinguer le nationa-
lisme arabe de l’islam. Je dis bien distinguer cl 
non opposer, car ils tendent, l’un et l’autre, cr 
leur essence, vers un seul objectif, à savoir libé-
rer l’homme et le citoyen de la domination qui 
s’exerce sur eux et de leurs propres défauts. L’is-
lam, comme toutes les religions universalistes, 
est une source spirituelle où le nationalisme 
arabe en particulier devrait puiser pour se forti-
fier et s’élever. Mais les changements qu’a connu 
le monde dans les temps modernes, et qui ont 
favorisé les constructions nationales, ont en 
même temps repoussé tout régime politique 
théocratique, afin d’assurer l’égalité entre les ci-
toyens. Les régimes théocratiqucs, fondés sur la 
Révélation, s’adressent aux sociétés d’en haut, 
alors que les régimes nationaux tentent de les 
édifier de bas en haut, c’est-à-dire qu’ils viennent 
du peuple, tiennent par le peuple et œuvrent 
pour le peuple, considéré comme la source du 
pouvoir politique et le moteur de l’émancipation 
et du progrès. Lorsque les individus qui le com-
posent se libèrent de leurs défauts, grâce à leurs 
croyances religieuses et s’élèvent psychologi-
quement et moralement, il en tire le plus grand 



118 REVUE D'ÉTUDES PALESTINIENNES 

bien, à condition que les autorités religieuses se 
maintiennent dans le domaine qui est le leur et 
ne cherchent pas à exercer un pouvoir politique. 
Autrement, il n’y a plus d’égalité des citoyens 
devant la loi ; or c’est bien là que réside le prin-
cipe fondateur du nationalisme et de la construc-
tion nationale. 

Le deuxième point sur. lequel j’insiste dans 
mes échanges avec les nationalistes arabes, c’est 
que l’idée nationale doit avoir un contenu éco-
nomique, social et culturel. Car le nationalisme 
authentique n’est pas seulement une doctrine 
politique mais un mouvement tendu vers une li-
bération du peuple dans tous les domaines, le 
débarrassant des forces intérieures et extérieures 
qui l’oppriment et substituant au sous-dévelop-
pement, à la passivité et au suivisme le progrès, 
le dynamisme et la souveraineté. Cette concep-
tion globalisante apparaît clairement dans le 
« Livre rouge » que j’ai écrit avec d’autres pen-
seurs et militants nationalistes et qui est devenu 
la charte d’un courant présent dans plusieurs 
pays arabes. Parmi ceux qui l’ont défendu et dif-
fusé, certains sont morts dans l’action et d’autres 
continuent à s’en réclamer avec ténacité. La 
même conception se retrouve dans mes autres 
écrits et conférences, dont celles que j’ai pro-
noncé, sur leur demande, devant un groupe 
d’étudiants de l’université américaine de Bey-
routh ; elle était aussi au cœur de débats aux-
quels je prenais part tant elle fixait mes rêves et 
mes craintes. 

Le troisième point provient de la conviction 
que l’arabisme doit être élaboré sur le plan in-
tellectuel, puis ancré dans les esprits et solide-
ment implanté dans les sociétés avant d’essayer 
de le traduire sur le plan politique. En effet, 
chaque fois qu’il a été imposé d’en haut par le 
pouvoir, les civils sont devenus le jouet des mi-
litaires, prêtant leur nom à un régime où ils 
n’ont pas la moindre prérogative. Et ils ont dû 
accepter sans broncher la ruine de leurs idéaux 
et la désintégration de leurs sociétés, quand ils 
ne se sont pas eux-mêmes complu dans la 
corruption. 

Mais ce qui distingue par-dessus tout ma 
conception du nationalisme arabe de celle de 
beaucoup de ses adeptes, c’est que je crois que 

la « nation » arabe n’existe pas encore effective-
ment, et même qu’elle n’a jamais existé, dans 
l’acception moderne du mot nation. Ce qui exis-
tait dans notre histoire, et ce qui se manifeste au-
jourd’hui sous nos yeux, consiste en un en-
semble d’éléments susceptibles de donner 
naissance à une nation arabe vivante et dyna-
mique, à condition que nous puissions les adap-
ter et les développer selon les exigences de notre 
temps. J’ai souvent dit et écrit que la « nation 
arabe » existe en puissance, c’est-à-dire comme 
potentialité, et non en acte. Ce qui me ramène à 
mon propos général sur le nationalisme, lorsque 
j’ai affirmé qu’il n’a pas existé de tout temps et 
qu’il ne restera pas indéfiniment sous la forme 
que nous lui connaissons. Il s’agit d’une halte 
parmi d’autres dans l’histoire des hommes, un 
mouvement évolutif et évolutionniste, dont la 
qualité et l’étendue dépend de la conscience 
qu’en ont ses promoteurs. [...] 

Quoi qu’il en soit, je pense que le nationa-
lisme, qu’il soit panarabe ou limité aux frontières 
de tel ou tel Etat, n’est pas le but ultime. C’est 
une voie encore ouverte aux sociétés qui aspirent 
à vivre et à créer. L’objectif réel est le progrès de 
la civilisation, concrétisé par l’acquisition des va-
leurs humanistes. Peut-être faudrait-il d’ailleurs 
dire élévation plutôt que progrès, car ce dernier 
pourrait toucher un secteur de la vie sociale au 
détriment des autres, comme nous le constatons 
dans les sociétés avancées et dans les mouve-
ments progressistes, alors que j’entends par élé-
vation un mouvement qui tire la société vers le 
haut, toujours plus haut dans l’échelle des va-
leurs humanistes, dont le contenu est d’abord, 
comme je l’ai signalé, mental et éthique. 

Mes écrits sur le nationalisme ont toujours eu 
pour contenu l’émancipation et la civilisation, ce 
qui m’a conduit à me soucier davantage des pro-
blématiques de celles-ci. Mon livre Dans la ba-
taille pour la civilisation en témoigne, mais aussi 
pratiquement tous mes textes. 

[...] 
—C.Z. 


